
 

1 
 

Colloque au Collège des Bernardins 
6 novembre 2015 

«  Le XXIe siècle sera spirituel ou ne sera pas » 
 

Contribution de Pascal Lamy :  
« Peut-on parler de valeurs globales ?» 

 

 

 

Bonjour à toutes et à tous, 

 

Je vous remercie d'avoir bien voulu rappeler mon parcours en introduction, car ce sont mes 

expériences, mes engagements, mes activités actuelles, mes constats qui auront inspiré une partie 

de  mes propos d'aujourd'hui sur le thème  "Peut-on parler de valeurs globales au XXIème siècle ?".  

 

En quoi les grands défis qui se profilent appellent-ils une approche commune en termes de sagesses 

ou encore de promesses, qu'elles soient d'ordre spirituel, éthique ou plus philosophique ? En quoi 

cette démarche devra-t-elle s'appuyer sur une ossature des valeurs qui président à nos choix 

d'hommes libres ? Voilà la question par laquelle je souhaite introduire les débats qui se dérouleront 

dans la matinée, dans les quatre carrefours qui viennent d'être évoqués.  

 

Nous connaissons bien les grands défis collectifs auxquels nous sommes confrontés, mais aussi les 

difficultés que nous avons à les aborder. Ce sera mon premier point. 

 

Mon second point : Je crois qu'une partie substantielle de la solution à ces difficultés réside dans une 

approche qui viserait à une forme de convergence des valeurs. Mais la voie à explorer, pour relever 

ces défis, est celle de la connaissance, de loin la plus ardue, celle qui exige de nous le plus d'efforts. 

 



 

2 
 

Les grands défis à venir, l'actualité nous les rappelle chaque jour. Pour n’en prendre que quelques 

exemples : les migrants, le changement climatique , le terrorisme, les vicissitudes de la croissance 

chinoise, les tergiversations de la Banque centrale américaine sur sa politique monétaire, les 

mutations liées à l'urbanisme, les ravages de la corruption, l'accroissement des inégalités, la 

progression de l'obésité, la terra incognita de la relation entre l'homme, son cerveau, et les 

machines dont on commence l'exploration, et tout ce qui gravite autour des implications des progrès 

des sciences du vivant.  

 

Toutes ces questions s'imposent à nous d'une manière de plus en plus prégnante parce que de plus 

en plus globale.  La maitrise de  toutes ces grandes questions collectives qui donnent lieu à nombre 

de turbulences politiques semble nous échapper. Il fut un temps où la politique, au sens de 

l'organisation de la cité dans son acception grecque, parvenait à maitriser ces grandes 

problématiques, à leur donner un sens, à construire des systèmes de délibérations collectives. Les 

hommes réunis à l'intérieur de ces "cités" comprenaient pourquoi ils vivaient ensemble, et comment 

s'y prendre pour y parvenir. Le monde dans lequel nous vivons aujourd'hui donne l'impression de 

s'intégrer sous l'effet de forces technologiques et  économiques mais de se désintégrer sous l'effet 

de forces politiques. D'un côté, la globalisation qui, bon an mal an, se poursuit avec des variantes 

selon les domaines, parce que les forces à l'origine de la globalisation – la technologie et 

l'organisation du système dominant qu'est le capitalisme de marché – poussent à une intégration de 

plus en plus forte pour des raisons d'efficience. Face à cette globalisation, cette intégration, cette 

interconnexion, cette interpénétration qui se maintient, des poussées identitaires, des secousses de 

distanciation, de ségrégation.   

 

Au monde de la raison, de la rationalité économique et des intérêts bien compris, s'oppose le monde 

des passions, des imaginaires et des valeurs qu'ils façonnent. Cette dichotomie s'accentue. Le fossé 

entre les forces d'intégration et les forces de désintégration, les unes d'ordre économique ou 



 

3 
 

technologique, les autres d'ordre plus politique, semble se creuser chaque jour davantage. Chacune 

des grandes problématiques déjà citées sont perçues comme des menaces et suscitent la peur qui 

vient nourrir les réactions de repli. Selon une approche classique, on serait enclin à penser qu'il s'agit 

d'une affaire de gouvernance, et qu'il suffirait de s'en remettre à un "McKinsey" de la gouvernance 

et de le laisser nous expliquer comment s'organiser pour traiter ces grandes questions.  Il nous aurait 

expliqué comment l'ONU, la FAO, L'UNESCO, l'OMC devraient s'organiser, comment les États Nations 

devraient construire ces édifices internationaux, comme si de la résolution de problèmes 

d'architecture et d'organisation de la gouvernance, jaillirait la solution. Parce qu’il est indéniable que 

le monde est mal organisé pour être gouverné comme monde. 

 

J'ai longtemps cru à cette idée, sans doute sous l'influence des trente années passées 

principalement dans les systèmes d'ordre supra national ou international. Même si cette théorie 

comporte du vrai, elle me parait, aujourd'hui, insuffisante; il faut l'approfondir. Si l'on regarde 

l'évolution du système international « en dur » qui est né des contraintes provoquées par les deux 

derniers conflits mondiaux, on constate qu'elle s'est arrêtée  vers le milieu des années 1990, au 

moment de la création de la Cour Criminelle Internationale, dernier avatar de la configuration très 

imparfaite d’une cathédrale de la gouvernance internationale. Même s'il s'agissait d'une création 

partielle puisque tous les juristes s'accordent à penser que l'efficacité d'une organisation dont les 

statuts n'ont été ratifiés ni par les États Unis, ni par la Russie, ni par la Chine laisse à désirer. On peut 

se demander pourquoi l'édifice de la gouvernance internationale n'a plus progressé depuis. Cette 

stagnation s'explique par une suite de changements d'ordre technologique, géoéconomique, et 

notamment la montée des pays émergents. Le logiciel qui avait présidé à la construction de cet 

édifice, complètement occidental, totalement européo-américain participait de la pensée dominante 

imposée par les puissances de l'époque. Ce logiciel n'est plus adapté au monde d'aujourd'hui. Nous 

vivons dans un monde où plus de la moitié de la production économique de notre planète est 

maintenant réalisé dans ce qu'on appelait encore récemment les pays en développement et qu'on 



 

4 
 

nomme désormais, pour la plupart d'entre eux, les pays émergents. Vient s'ajouter le problème que 

nous connaissons tous, chez Saint Thomas d'Aquin ou chez Confucius, la fameuse question de la 

subsidiarité selon laquelle la légitimité est une fonction directe de la proximité. En d'autres termes, 

tout système de pouvoir humain ne se justifie que par la conscience d'appartenance à un groupe, et 

que le groupe a besoin de disciplines, donc de pouvoirs, au nom de la préservation du groupe, qu’il 

s’agisse de sa survie physique ou de sa survie mentale, c’est-à-dire de son identité. Ce groupe se 

définit ainsi par la capacité ou le désir de vivre ensemble, désir qui crée une appartenance. Cette 

appartenance existe d’abord dans des groupes de faibles dimensions et plus on s'éloigne du noyau 

initial de ce groupe, l'individu, plus la justification du pouvoir devient difficile. C'est ce qui se produit 

lorsqu'on passe de la ville à la région, à la nation et au continent.  Je n'ai aucun argument 

philosophique ou éthique à objecter à cette manière e voir. Il me parait normal que l'établissement 

d'un pouvoir soit régi par les nécessités du vivre, et du survivre, ensemble. C'est pourquoi la 

globalisation d'un pouvoir à l'échelle de la planète se heurte à la question du déficit de la légitimité. 

Cette question nous amène au cœur du sujet dont nous débattons ce matin, les valeurs.  C'est bien 

la question des valeurs, donc la question du sens qui se situe au cœur de la légitimité. Dans 

l'appartenance qui fait la légitimité, il existe des éléments profonds qui sont partagés par le groupe 

comme la liberté de justice ou la dignité. Peu de tout cela au niveau global,  en dépit des envolées 

lyriques qu'on peut entendre sur une prétendue " communauté internationale". Qu'il y ait un désir 

de communauté internationale ne fait pas de doute, mais  la réalité de tous les jours montre que 

cette entité n'existera pas tant qu'il n'y aura pas de ressenti d’une communauté internationale. 

Cette appartenance globale n'existe pas pour l'instant. Elle est trop lointaine. Elle n'est constituée 

que de juxtapositions d'appartenance à des valeurs extrêmement diverses.  Nous sommes, sur cette 

planète, probablement tous attachés à la   liberté, à la  dignité,  à la justice, à la soutenabilité de 

notre modèle de développement ainsi qu'à toutes les variables énoncées dans la Déclaration des 

droits de l'Homme. De même, dans les objectifs de développement durable qui ont été adoptés en 

septembre dernier par l'Assemblée Générale des Nations Unies, d'autres variables de gouvernance 



 

5 
 

mondiale ont été identifiés. La difficulté survient quand il s'agit d'affecter à ces variables des 

coefficients, ce qui est affaire de gouvernance, car nos approches sont pondérées de manière 

différente.  Si je fais un sondage dans cette salle pour évaluer de 0 à 10 votre attachement à un 

couple de valeurs tel que la sécurité et la liberté, le résultat serait sans doute très dispersé. Notre 

capacité à aborder ces défis collectifs se heurtent à la question des préférences individuelles. À cette 

question de la dispersion de l'ordre des « valeurs », au sens éthique, philosophique, économique et 

même pictural, s'ajoutent d'autres difficultés dans l'élaboration du collectif. Il s'agit des différences 

philosophiques qui opposent un modèle dans lequel on part de l'individu pour structurer le groupe -  

le modèle occidental, hérité de la philosophie des lumières, de la pensée chrétienne, elle-même 

issue de pensées antérieures – à une autre grande tradition philosophique qui donne le primat au 

groupe sur l'individu. Dans un cas, c'est au groupe de s'ajuster aux préférences de l'individu, dans 

l'autre cas, c'est à l'individu de se plier aux préférences du groupe, et selon qu'on appartienne à 

l'une ou l'autre de ces traditions, l'élaboration du collectif en est profondément affecté.  Pour 

aborder ce défi collectif, nous avons besoin de mécanismes qui nous permettent de faire ces choix et 

appliquer une grille de valeurs aux questions que nous nous posons.  

 

On peut opter pour la méthode intellectuelle simple qui préconise la convergence des valeurs, et 

penser qu'aussi longtemps qu'elles seront divergentes, nous buterons sur les différences de 

préférences collectives, que nous ne parvenons pas à les ajuster car nous n'avons pas les mêmes 

coefficients, et que nous n'avons pas le bon système d'agrégation de ces préférences individuelles 

sous formes de préférences collectives – ce qui pourrait être une bonne définition de la démocratie.  

Alors nous aurons élaboré cette fonction d'utilité collective qui nous permet de placer la liberté, 

l'environnement, la croissance, la justice, les maladies, les migrations, la corruption dans un 

dispositif que nous comprenons, que nous sommes capables de maitriser. Cette vision est 

évidemment totalement utopique, et même probablement dangereuse, au plan philosophique, 

éthique et spirituel. L'idée que la solution résiderait dans une sorte de grand « melting pot »participe 



 

6 
 

plus de la confusion que de la fusion et si cette voie se conçoit sur le plan intellectuel, c'est, à mon 

sens, une impasse sur le plan éthique.  

 

Pour autant, il faut bien sortir du cloisonnement qui prévaut actuellement et qui procède surtout de 

l'ignorance. Laissons donc pour une discussion ultérieure la question de savoir s'il faut ou non et 

dans quelles conditions aller vers une certaine forme de convergence, voire d'harmonisation. Ce 

n'est pas le choix vers lequel mon expérience ni  mes réflexions me font pencher. Concentrons-nous 

sur une question plus opérationnelle et dont j'espère qu'elle nourrira les débats qui vont s'ouvrir 

après cette introduction, et qui a trait à la connaissance. Pour aborder les défis globaux nous 

devrons en premier lieu nous attacher  à  l'étude de la connaissance de nos dissemblances. Si nous 

acceptons de passer par la phase qui  consiste à comprendre pourquoi le système de valeurs qui est 

le mien n'est pas celui de l'autre, nous pourrons aborder  plus facilement les difficultés auxquelles 

nous sommes confrontés. J'ai toujours été stupéfait par exemple de l'asymétrie existant entre la 

connaissance que les Asiatiques ont du mode de pensée occidentale, et notre insondable ignorance 

que nous, Occidentaux, avons du mode de pensée asiatique. Même sentiment avec l’Afrique, 

pourtant si proche.  Ce fut le thème d’une discussion que nous avons eu au Collège des Bernardins il 

y a quelques années avec Michel de Virville et Jérôme Vignon. Ce que les Asiatiques savent de 

l'Ancien Testament, de la Bible, de Platon et de Descartes et sur la manière dont toutes ces sources 

ont façonné notre culture est infiniment supérieur à ce que nous savons sur Confucius, Bouddha ou 

sur la notion du temps dans la pensée chinoise. Il en va de même avec l’histoire des grands 

royaumes africains et de la spiritualité animiste. Pour ne prendre qu’un exemple dans l’actualité : la 

question du changement climatique ne peut se comprendre globalement sans référence à la 

tradition apocalyptique occidentale. Nous devons nous mettre à exploiter, à explorer ces champs 

incommensurables de la connaissance. Il s'agit d’une démarche malaisée à entreprendre pour 

chacun de nous puisqu'elle consiste à se poser les questions fondamentales. Et si nous sommes 



 

7 
 

capables de nous les poser individuellement, sommes-nous en mesure de nous les poser 

collectivement ?  

 

J'espère que les débats de ce matin nous aideront à identifier à quel point ces questions peuvent 

être abordées à partir de présupposés éthiques, spirituels et philosophiques différents, et que nous 

pourrons comprendre pourquoi les autres n'y apportent pas nécessairement les mêmes réponses. Si 

nous y parvenons, nous aurons accompli un grand pas vers la résolution des problèmes qui nous 

attendent. 

 

Merci de votre attention. 


