Colloque au College des Bernardins
6 novembre 2015
« Le XXle siecle sera spirituel ou ne sera pas »

Contribution de Pascal Lamy :
« Peut-on parler de valeurs globales ?»

Bonjour a toutes et a tous,

Je vous remercie d'avoir bien voulu rappeler mon parcours en introduction, car ce sont mes
expériences, mes engagements, mes activités actuelles, mes constats qui auront inspiré une partie

de mes propos d'aujourd'hui sur le théme "Peut-on parler de valeurs globales au XXleme siécle ?".

En quoi les grands défis qui se profilent appellent-ils une approche commune en termes de sagesses
ou encore de promesses, qu'elles soient d'ordre spirituel, éthique ou plus philosophique ? En quoi
cette démarche devra-t-elle s'appuyer sur une ossature des valeurs qui président a nos choix
d'hommes libres ? Voila la question par laquelle je souhaite introduire les débats qui se dérouleront

dans la matinée, dans les quatre carrefours qui viennent d'étre évoqués.

Nous connaissons bien les grands défis collectifs auxquels nous sommes confrontés, mais aussi les

difficultés que nous avons a les aborder. Ce sera mon premier point.

Mon second point : Je crois qu'une partie substantielle de la solution a ces difficultés réside dans une
approche qui viserait a une forme de convergence des valeurs. Mais la voie a explorer, pour relever

ces défis, est celle de la connaissance, de loin la plus ardue, celle qui exige de nous le plus d'efforts.



Les grands défis a venir, |'actualité nous les rappelle chaque jour. Pour n’en prendre que quelques
exemples : les migrants, le changement climatique , le terrorisme, les vicissitudes de la croissance
chinoise, les tergiversations de la Banque centrale américaine sur sa politique monétaire, les
mutations liées a l'urbanisme, les ravages de la corruption, l'accroissement des inégalités, la
progression de l'obésité, la terra incognita de la relation entre I'homme, son cerveau, et les
machines dont on commence I'exploration, et tout ce qui gravite autour des implications des progres

des sciences du vivant.

Toutes ces questions s'imposent a nous d'une maniére de plus en plus prégnante parce que de plus
en plus globale. La maitrise de toutes ces grandes questions collectives qui donnent lieu a nombre
de turbulences politiques semble nous échapper. Il fut un temps ou la politique, au sens de
I'organisation de la cité dans son acception grecque, parvenait a maitriser ces grandes
problématiques, a leur donner un sens, a construire des systemes de délibérations collectives. Les
hommes réunis a l'intérieur de ces "cités" comprenaient pourquoi ils vivaient ensemble, et comment
s'y prendre pour y parvenir. Le monde dans lequel nous vivons aujourd'hui donne l'impression de
s'intégrer sous l'effet de forces technologiques et économiques mais de se désintégrer sous I'effet
de forces politiques. D'un coté, la globalisation qui, bon an mal an, se poursuit avec des variantes
selon les domaines, parce que les forces a l'origine de la globalisation — la technologie et
I'organisation du systéme dominant qu'est le capitalisme de marché — poussent a une intégration de
plus en plus forte pour des raisons d'efficience. Face a cette globalisation, cette intégration, cette
interconnexion, cette interpénétration qui se maintient, des poussées identitaires, des secousses de

distanciation, de ségrégation.

Au monde de la raison, de la rationalité économique et des intéréts bien compris, s'oppose le monde
des passions, des imaginaires et des valeurs qu'ils faconnent. Cette dichotomie s'accentue. Le fossé

entre les forces d'intégration et les forces de désintégration, les unes d'ordre économique ou



technologique, les autres d'ordre plus politique, semble se creuser chaque jour davantage. Chacune
des grandes problématiques déja citées sont percues comme des menaces et suscitent la peur qui
vient nourrir les réactions de repli. Selon une approche classique, on serait enclin a penser qu'il s'agit
d'une affaire de gouvernance, et qu'il suffirait de s'en remettre a un "McKinsey" de la gouvernance
et de le laisser nous expliquer comment s'organiser pour traiter ces grandes questions. |l nous aurait
expliqué comment I'ONU, la FAO, L'UNESCO, I'OMC devraient s'organiser, comment les Etats Nations
devraient construire ces édifices internationaux, comme si de la résolution de problémes
d'architecture et d'organisation de la gouvernance, jaillirait la solution. Parce qu’il est indéniable que

le monde est mal organisé pour étre gouverné comme monde.

J'ai longtemps cru a cette idée, sans doute sous l'influence des trente années passées
principalement dans les systemes d'ordre supra national ou international. Méme si cette théorie
comporte du vrai, elle me parait, aujourd'hui, insuffisante; il faut I'approfondir. Si I'on regarde
|'évolution du systéme international « en dur » qui est né des contraintes provoquées par les deux
derniers conflits mondiaux, on constate qu'elle s'est arrétée vers le milieu des années 1990, au
moment de la création de la Cour Criminelle Internationale, dernier avatar de la configuration trés
imparfaite d’'une cathédrale de la gouvernance internationale. Méme s'il s'agissait d'une création
partielle puisque tous les juristes s'accordent a penser que |'efficacité d'une organisation dont les
statuts n'ont été ratifiés ni par les Etats Unis, ni par la Russie, ni par la Chine laisse a désirer. On peut
se demander pourquoi I'édifice de la gouvernance internationale n'a plus progressé depuis. Cette
stagnation s'explique par une suite de changements d'ordre technologique, géoéconomique, et
notamment la montée des pays émergents. Le logiciel qui avait présidé a la construction de cet
édifice, completement occidental, totalement européo-américain participait de la pensée dominante
imposée par les puissances de I'époque. Ce logiciel n'est plus adapté au monde d'aujourd’hui. Nous
vivons dans un monde ol plus de la moitié de la production économique de notre planéte est

maintenant réalisé dans ce qu'on appelait encore récemment les pays en développement et qu'on



nomme désormais, pour la plupart d'entre eux, les pays émergents. Vient s'ajouter le probléeme que
nous connaissons tous, chez Saint Thomas d'Aquin ou chez Confucius, la fameuse question de la
subsidiarité selon laquelle la légitimité est une fonction directe de la proximité. En d'autres termes,
tout systeme de pouvoir humain ne se justifie que par la conscience d'appartenance a un groupe, et
que le groupe a besoin de disciplines, donc de pouvoirs, au nom de la préservation du groupe, qu’il
s’agisse de sa survie physique ou de sa survie mentale, c’est-a-dire de son identité. Ce groupe se
définit ainsi par la capacité ou le désir de vivre ensemble, désir qui crée une appartenance. Cette
appartenance existe d’abord dans des groupes de faibles dimensions et plus on s'éloigne du noyau
initial de ce groupe, l'individu, plus la justification du pouvoir devient difficile. C'est ce qui se produit
lorsqu'on passe de la ville a la région, a la nation et au continent. Je n'ai aucun argument
philosophique ou éthique a objecter a cette maniere e voir. Il me parait normal que I'établissement
d'un pouvoir soit régi par les nécessités du vivre, et du survivre, ensemble. C'est pourquoi la
globalisation d'un pouvoir a I'échelle de la planéte se heurte a la question du déficit de la légitimité.
Cette question nous améne au cceur du sujet dont nous débattons ce matin, les valeurs. C'est bien
la question des valeurs, donc la question du sens qui se situe au cceur de la légitimité. Dans
I'appartenance qui fait la légitimité, il existe des éléments profonds qui sont partagés par le groupe
comme la liberté de justice ou la dignité. Peu de tout cela au niveau global, en dépit des envolées
lyriques qu'on peut entendre sur une prétendue " communauté internationale". Qu'il y ait un désir
de communauté internationale ne fait pas de doute, mais la réalité de tous les jours montre que
cette entité n'existera pas tant qu'il n'y aura pas de ressenti d’'une communauté internationale.
Cette appartenance globale n'existe pas pour l'instant. Elle est trop lointaine. Elle n'est constituée
gue de juxtapositions d'appartenance a des valeurs extrémement diverses. Nous sommes, sur cette
planéte, probablement tous attachés a la liberté, a la dignité, a la justice, a la soutenabilité de
notre modele de développement ainsi qu'a toutes les variables énoncées dans la Déclaration des
droits de I'Homme. De méme, dans les objectifs de développement durable qui ont été adoptés en
septembre dernier par I'Assemblée Générale des Nations Unies, d'autres variables de gouvernance

4



mondiale ont été identifiés. La difficulté survient quand il s'agit d'affecter a ces variables des
coefficients, ce qui est affaire de gouvernance, car nos approches sont pondérées de maniere
différente. Si je fais un sondage dans cette salle pour évaluer de 0 a 10 votre attachement a un
couple de valeurs tel que la sécurité et la liberté, le résultat serait sans doute tres dispersé. Notre
capacité a aborder ces défis collectifs se heurtent a la question des préférences individuelles. A cette
qguestion de la dispersion de |'ordre des « valeurs », au sens éthique, philosophique, économique et
méme pictural, s'ajoutent d'autres difficultés dans I'élaboration du collectif. Il s'agit des différences
philosophiques qui opposent un modele dans lequel on part de l'individu pour structurer le groupe -
le modéle occidental, hérité de la philosophie des lumieres, de la pensée chrétienne, elle-méme
issue de pensées antérieures — a une autre grande tradition philosophique qui donne le primat au
groupe sur l'individu. Dans un cas, c'est au groupe de s'ajuster aux préférences de l'individu, dans
I'autre cas, c'est a l'individu de se plier aux préférences du groupe, et selon qu'on appartienne a
I'une ou l'autre de ces traditions, I'élaboration du collectif en est profondément affecté. Pour

aborder ce défi collectif, nous avons besoin de mécanismes qui nous permettent de faire ces choix et

appliquer une grille de valeurs aux questions que nous nous posons.

On peut opter pour la méthode intellectuelle simple qui préconise la convergence des valeurs, et
penser qu'aussi longtemps qu'elles seront divergentes, nous buterons sur les différences de
préférences collectives, que nous ne parvenons pas a les ajuster car nous n'avons pas les mémes
coefficients, et que nous n'avons pas le bon systeme d'agrégation de ces préférences individuelles
sous formes de préférences collectives — ce qui pourrait étre une bonne définition de la démocratie.
Alors nous aurons élaboré cette fonction d'utilité collective qui nous permet de placer la liberté,
I'environnement, la croissance, la justice, les maladies, les migrations, la corruption dans un
dispositif que nous comprenons, que nous sommes capables de maitriser. Cette vision est
évidemment totalement utopique, et méme probablement dangereuse, au plan philosophique,

éthique et spirituel. L'idée que la solution résiderait dans une sorte de grand « melting pot »participe



plus de la confusion que de la fusion et si cette voie se congoit sur le plan intellectuel, c'est, a mon

sens, une impasse sur le plan éthique.

Pour autant, il faut bien sortir du cloisonnement qui prévaut actuellement et qui procede surtout de
l'ignorance. Laissons donc pour une discussion ultérieure la question de savoir s'il faut ou non et
dans quelles conditions aller vers une certaine forme de convergence, voire d'harmonisation. Ce
n'est pas le choix vers lequel mon expérience ni mes réflexions me font pencher. Concentrons-nous
sur une question plus opérationnelle et dont j'espere qu'elle nourrira les débats qui vont s'ouvrir
aprés cette introduction, et qui a trait a la connaissance. Pour aborder les défis globaux nous
devrons en premier lieu nous attacher a I'étude de la connaissance de nos dissemblances. Si nous
acceptons de passer par la phase qui consiste a comprendre pourquoi le systéme de valeurs qui est
le mien n'est pas celui de l'autre, nous pourrons aborder plus facilement les difficultés auxquelles
nous sommes confrontés. J'ai toujours été stupéfait par exemple de l'asymétrie existant entre la
connaissance que les Asiatiques ont du mode de pensée occidentale, et notre insondable ignorance
gue nous, Occidentaux, avons du mode de pensée asiatique. Méme sentiment avec I'Afrique,
pourtant si proche. Ce fut le theme d’une discussion que nous avons eu au Collége des Bernardins il
y a quelques années avec Michel de Virville et Jérome Vignon. Ce que les Asiatiques savent de
I'Ancien Testament, de la Bible, de Platon et de Descartes et sur la maniére dont toutes ces sources
ont faconné notre culture est infiniment supérieur a ce que nous savons sur Confucius, Bouddha ou
sur la notion du temps dans la pensée chinoise. Il en va de méme avec I'histoire des grands
royaumes africains et de la spiritualité animiste. Pour ne prendre qu’un exemple dans I'actualité : la
question du changement climatique ne peut se comprendre globalement sans référence a la
tradition apocalyptique occidentale. Nous devons nous mettre a exploiter, a explorer ces champs
incommensurables de la connaissance. Il s'agit d’'une démarche malaisée a entreprendre pour

chacun de nous puisqu'elle consiste a se poser les questions fondamentales. Et si nous sommes



capables de nous les poser individuellement, sommes-nous en mesure de nous les poser

collectivement ?

J'espére que les débats de ce matin nous aideront a identifier a quel point ces questions peuvent
étre abordées a partir de présupposés éthiques, spirituels et philosophiques différents, et que nous
pourrons comprendre pourquoi les autres n'y apportent pas nécessairement les mémes réponses. Si
nous y parvenons, nous aurons accompli un grand pas vers la résolution des problemes qui nous

attendent.

Merci de votre attention.



